# سوره «حمد»(۱)

قرآنی که می خوانید، با سوره های بلندی همچون: بقره، آل عمران، نساء، مائده و ...
آغاز میشود و بتدریج که به انتهای کتاب نزدیک میشوید، طول متوسط آیات و حجم
سوره ها کوتاهتر و کمتر می شود. این قاعده تقریباً عمومی را سوره «حمد» که در ابتدای
قرآن واقع شده، بطور استثناء و چشمگیری بهم می زند. سوره ای که بظاهر بنظر می رسد
جایش در میان سوره های کوتاه آخر قرآن باشد، امّا قبل از سوره «بقره» با حجمی بیش از
دویست برابر خود قرار گرفته و بعنوان «فاتحة الکتاب»، افتتاح کننده کتاب هدایت گشته
است. چنین موضع و موقعیتی مسلماً بی دلیل و حکمت نیست و جا دارد در امتیاز و
اختصاص آن اندیشه کنیم.

در شأن این سوره و جامع و کامل بودن آیات و ایجاز و اختصاری که در کلمات آن بکار رفته، گفته اند سوره حمد فهرست و جامع اصول و معانی قرآن است و هیچ نمازی بدون «حمد» کامل نیست (لاصلوة الا بفاتحة الکتاب). شاید بدلیل همین فشردگی و جامعیت باشد که خداوند ایتاء این سوره را به رسول اکرم(ص)، مستقل از کل قرآن یادآوری فرموده است:

لقد اتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم.

سوره حجر آيه (٧) ما بتو هفت آيه از عطف شونده ها و قرآن عظيم را داديم.

اکثر مفسرین با استناد به احادیث و روایات، «سبعاً من المثانی» را همان سوره حمد، بدلیل هفتگانه بودن آیاتش، شمرده اند. هرچند تمامی آیات قرآن بتصریح آیه ۲۳ سوره «زمر» (الله نزل احسن الحدیث کتاباً متشابها مثانی...) اومثانی می باشد، امّا تاکید بر مثانی بودن سوره حمد بنظر می رسد حکم خاصی از قاعده عام و تاکیدی بر مبین بودن پیوند اجزاء این سوره با یکدیگر باشد. به گونه ای که هر آیه مقدمه و سنگ بنای آیه بعدی بوده، ترکیب کاملی از معارف الهی را به نمایش گذارده است. آیات سوره حمد (بطور اخص و آیات سوره های دیگر بطور اعم) مانند فصول مختلف یک کتاب، هر فصل مقدمه فصل بعدی بوده و علیرغم استقلال و کمال وجودی، جابجایی آن مفهوم کلی سوره را مخدوش می نماید.

مثانی جمع مثنیه و اسم مفعول از ریشه «تَنَیّ» است. این کلمه دراصل به معنای «عطف» می باشد. عدد دو را از آن جهت «ثانی» یا اثنان، می گویند که عطف بر عدد یک است و با آن جمع می شود. با صفر چیزی اضافه نمی شود، امّا یک مبنای شمارش و مقدمه افزایش است. مدح و ستایش را نیز بدلیل آنکه صفات نیکو را به یکدیگر، یا به صاحب صفات، عطف می کند ثنا می گویند. این کلمه در قرآن نیز به مفهوم تغییر جهت دادن و حرکت و گردشی از یک سو به سوئی دیگر بکار رفته است که همان «انعطاف» و دلالت بر وجهه دیگر را نشان می دهد. آیات سوره حمد علیرغم اختصار و ایجاز، آنچنان گردشی در آفاق و دیگر را نشان می دهد. آیات سوره حمد علیرغم اختصار و ایجاز، آنچنان گردشی در آفاق و انفس به ذهن آدمی میدهد که هیچ متنی قدرت چنین انگیزش و انقلاب درونی ندارد.

#### ملاحظات آماري

نام «رحمن» در قرآن، بغیر از ۶ موردی که با نام رحیم ترکیب شده (رحمن الرحیم)، در بقیه ۵۱ مورد به صورت تنها و منفرد بکار رفته است. در حالیکه نام «رحیم» باستثناء ۳ مورد خاص و مربوط به انسان ۳، در ۱۱۱ مورد دیگر، برعکس نام رحمن، با اسماء دیگری بترتیب ذیل ترکیب شده است که عمومیت و اشراف کلی نام «رحمن» و انحصار و اختصاص نام «رحیم» را نسبت به نوع انسان یا مؤمنین نشان می دهد:

```
غفور رحيم ۶۳ بار (يا غفوراً رحيماً) رحمن الرحيم ۶ بار تواب الرحيم ۱ « (يا تواباً رحيماً) رب رحيم ۱ « عزيز الرحيم ۱۳ « بر رحيم ۱۳ « روف رحيم ۱۳ « رحيم و دود ۱ «
```

١. خداوند زيباترين حديث (پيامنو) را نازل كرد. كتابي (با اجزائي) شبيه و عطف بريكديگر...

۲. مثل: هود (۵) الا انهم یثنون صدورهم عنه... (آگاه باش که آنها سینه هایشان را از آن ـ قرآن ـ برمیگردانند...)
 حج (۸) ثانی عطفه لیضل عن سبیل الله... (روی خود را بر می گرداند تا از راه خدا گمراه گرداند).

٣. مثل: نساء (٢٩) ان الله كان بكم رحيما - اسرى (٤٤) انه كان بكم رحيما - احزاب ٢٣ (كان بالمؤمنين رحيماً).

این سوره از هفت آیه ا تشکیل شده که اولین آن «بسمالله الرحمن الرحیم»، یعنی جمله ای است که در صدر سوره های دیگر قرار دارد. با این تفاوت که تنها در سوره حمد این عنوان یک «آیه» محسوب شده و در سوره های دیگر بدون شماره می باشد. گویا پس از آیات متفرقی که به صورت مجزا در اولین سال های بعثت بر پیامبر نازل شده بود، معرفی خداوند با صفت «رحمن و رحیم» برای اولین بار در سوره حمد که به صورت یکپارچه در سومین سال بعثت در مکه نازل شده این شده است.

با این فرض، «بسمالله الرحمن الرحیم» سوره های دیگر تکرار اولین آیه سوره حمد می باشد.

در این آیه خداوند با دو نام «رحمن و رحیم» که در واقع نگرشی از دو زاویه بر «رحمت» او است، معرفی شده است. مفسرین نام «رحمن» را اشاره به رحمت عام و جهانشمول خداوند و نام «رحیم» را اشاره به رحمت خاص او، که مختص مؤمنین است، شمردهاند. نام رحمن ۵۷ بار در قرآن تکرار شده است. امّا نام رحیم ۲ برابر آن که مساوی تعداد سوره های قرآن است، یعنی ۱۱۴ مرتبه ۳.

برحسب محاسبات آماری پروفسور رشاد خلیفه، دانشمند مصری و استاد کامپیوتر دانشگاه آریزونا، روابط ریاضی دقیقی میان اجزاء جمله «بسمالله الرحمن الرحیم» وجود دارد، بطوری که نه تنها مجموع حروف تشکیل دهنده این عبارت عدد ۱۹ می باشد، بلکه تک تک کلمات تشکیل دهنده این جمله نیز در قرآن با ضریبی از عدد ۱۹ بکار رفته اند.

| 19×4   | اسم ۵۷ مرتبه |
|--------|--------------|
| 19×147 | الله ۱۹۹۸ ۱۱ |
| 19×4   | رحمن ۵۷ «    |
| 19×8   | رحیم ۱۱۴ «   |

در فرهنگ قرآن عدد (هفت) به صورت سمبلیک دلالت بر کثرت می کند. مثل: آسمانهای هفتگانه، هفت سنبله
گندم در تمثیل تکثیر آثار انفاق (بقره ۲۶۱)، هفت سال قحطی، هفت گاو لاغر و هفت گاو چاق (در سوره
یوسف)، هفت شب عذاب برای قوم عاد (۴//۹)، هفت روز روزه داری در وطن برای کسیکه استطاعت قربانی
در حج ندارد، هفت در داشتن جهنم (۱۵/۴۴)، هفت تن بودن اصحاب کهف (۱۸/۲۲)، تمثیل هفت دریا
برای نوشتن کلمات پروردگار (۳۱/۲۷).

۲. بر حسب جداول آماری کتاب اسیر تحول قرآن انوشته آقای مهندس مهدی بازرگان، که در این مجموعه مبنای تشخیص سال نزول سوره ها می باشد.

۳. البته نام رحيم ۱۱۵ بار در قرآن تكرار شده است. اتما ۱۱۴ مورد آن اشاره به خداوند دارد و استثناء در آخرين آيه سوره توبه اين نام به پيامبر اكرم نيز اطلاق شده است (... بالمؤمنين رؤف رحيم)

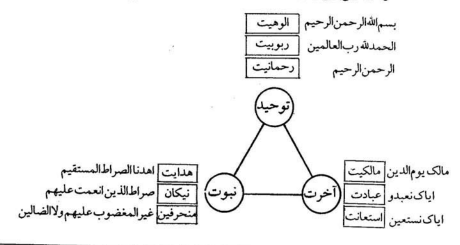
#### ۲۰ / نظم قرآن

در اینجا باید اضافه کنیم که از ۷ آیه این سوره ۴ آیه آن نیز دقیقاً از ۱۹ حرف تشکیل شده و تعداد کلمات سوره ۲۹ و تعداد حروف آن دقیقاً ضریبی از عدد ۹ می باشد (۹×۱۶ = ۱۶۲). به این ترتیب معلوم می شود اعداد: ۹، ۱۹، ۲۹ در این سوره از نظر آماری و عددی رمزی قابل توجه می باشند.

#### اركان شناخت

سوره حمد را از این نظر فهرست قرآن و جامع اصول و معانی آن شمردهاند که بطور ایجاز و اختصار و با حداقل کلمات، ارکان و مبانی سه گانه شناخت، یعنی مثلث: توحید، آخرت و نبوت (هدایت و کتاب) را به سادگی ترسیم نموده، تکلیف و تعهد انسان را در برابر آن نشان داده است.

نمودار ذيل اين روابط را كه در صفحات بعد توضيح داده خواهد شدنمايش مي دهد:



| حروف          | كلمات   | ١. آيات ١ - ٢ - ٥ - ٤ به شرح ذيل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٩ حرف        | ۴ کلمه  | آيه (١)_بسمالله الرحمن الرحيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 219           | 34      | « (٢) الحمد لله رب العالمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 211           | 2.4     | « (٣) الرحمن الرحيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 214           | ۶۳      | « (۲) مالک يوم الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 19            | **      | « (۵)ایاکنعبدوایاکنستعین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| >19           | **      | « (۶) اهدنا الصراط المستقيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| »19           | » ¥     | « (٧) صراط الذين انعمت و عليهم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵۲۵           | *0      | « غيرالمغضوب عليهم ولاالضالين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۴۴ حرف(۹×۱۶) | 27 كلمه | Appetite to the Control of Contro |

هر یک از رئوس (اصلی) سه گانه فوق را می توان به اجزاء ساده تری که هر کدام سر فصل مباحث مفصلی در قرآن است، بترتیب ذیل تجزیه نمود:

#### الف\_توحيد

۱-الوهیت (شناخت خدا و آغاز هر کار بنام او که دلسوز و مهربان به مخلوق است) بسماله الرحمن الرحیم.

۲- ربوبیت (شناخت خدا با آثار سروری و سیادت و گردانندگی دستگاه عظیم
 خلقت در عوالم گوناگون، با احساس سپاس و ستایش نسبت به

خلقت در عوالم گوناگون، با احساس سپاس و ستایش نسبت به زیبائی و کمال آن) الحمدلله ربالعالمین.

۳ رحمانیت (شناحت خدا با آثار فراگیر رحمت عام و خاصاش در جهان هستی و در عالم انسانها) الرحمن الرحیم.

در همین دو آیه مختصر، خدا را نه به عنوان خالقی که، برحسب اندیشه مشرکین، اداره جهان را به عوامل اجرائی و فرشتگان مدبر امور سپرده، بلکه به عنوان پرورگاری که گرداننده همه عوالم، از جماد و نبات و حیوان گرفته تا آسمانها و فرشتگان و انسان ها است، معرفی می نماید. اگر مشرکین با تنگ نظری و تعصب و محدودیتِ اندیشه، رحمت خدا را درک نکرده و رحمانیت او را منکر می شدند، در اینجا خورشید جهانتاب رحمت او را نشان می دهد.

#### ب\_آخرت

١ ـ اعتراف به مالكيت خدا در روز جزا (مالك يوم الدين)

۲\_ تعهد عبادت خالص و استعانت انحصاری از خدا برای رستگاری (ایاک نعبدو ایاک نستعین)

ا. تکرار نام «رحمن الرحیم» در آیه سوم ظرافت ویژه ای دارد؛ در اولین آیه (بسم الله الرحمن الرحیم) این دو نام وصف بلاو اسطه ای از اسم ذات یعنی «الله» است که رحمانیت عام و خاص خداوند را به عنوان ذات او نشان می دهد. در حالی که در آیه سوم این دو نام در ارتباط با «ربوبیت» جهان شمول او مطرح شده است. در اینجا تلویحاً نشان می دهد سیطره و سیادتش بر جهان هستی و تربیت و مدیریتی که بر مخلوقات دارد، نه از جهت قهر و غلبه، که ناشی از رحمت عام و خاصی است که مخلوقات در سایه آن به کمال وجودی خود می رسند.

پس از شناخت «الله» با صفت «ربوبیت» جهان شمول او، که ناشی از «رحمانیت» عام و خاص اش می باشد، چشم بصیرت، حکمت و حقانیتی در آفرینش می یابد که بیهودگی و بطلانی در آن نیست. حال که جهان هدفدار و حق است، لاجرم حساب و کتاب و رسیدگی و نتیجه و آثاری بر آن مترتب می باشد که نباید از آن غافل ماند. در این صورت باید به دنبال زندگی موقت دنیائی، مرحلهای (یومی) باشد که مکتسبات نیک و بد آدمی محصول خود را تحقق بخشند. این مرحله همان «یوم الدین» است که مالک آن، همان مالک دنیا است.

از کلمه «مالک»، هم مالکیت و سیطره نسبت به دارائی فهمیده می شود و هم پادشاهی و قدرت تصرف (ملک). لازمه تصرف و اعمال قدرت در اداره کشور یا اداره املاک، «علم» می باشد. بنابراین پس از شناخت الوهیت، ربوبیت و رحمانیت (در آیه قبل)، در این آیه مالکیت و علم که دو رکن دیگر شناخت توحیدی می باشند مطرح می گردد.

حال که خداوند علاوه بر دنیا، مالك یومالدین نیز می باشد و آخرت و آینده و سرنوشت ابدی ما به دست تقدیر او است، پس بجای تسلیم و تمکین و تعبد نسبت به ارباب متفرق دنیائی، باید منحصراً او را عبادت کنیم و چشم کمک و مساعدت به دست لطف و کرامت او داشته باشیم.

این فراز که پس مرحله شناخت (نسبت به توحید و آخرت)، میثاق و عهد و پیمانی از ناحیه بنده با خالق خویش محسوب می شود، دو کلمه و مفهوم کلیدی قرآن یعنی «عبادت» و «استعانت» را، که در سوره های مختلف مطرح و محور بسیاری از مطالب قرار گرفته، معرفی می نماید.

## ج ـ نبوت

۱ ـ درخواست هدایت به راه راست (اهدنا الصراط المستقیم) ۲ ـ آرزوی حرکت در راه برخورداران از نعمت (صراط الذین انعمت علیهم)

۱. آیات انتهائی سوره آل عمران (۱۹۰ تا ۱۹۵) مراحل تفکر اندیشمندان (اولواالالباب) در آفرینش آسمانها و زمین و گردش شب و روز را که منتهی بشناخت باطل و بیهوده و بی نتیجه نبودن خلقت، و آخرت و آینده داشتن (یعنی عوارض و عذاب برای ظالمین و نتیجه نیکو برای محسنین)، میگردد نشان می دهد. این آیات را بدگونه ای می توان تفصیل آیات سوره حمد شمرد.

در اینجا تاکید روی جزا و پاداش (معنای دین) است بنابراین «یوم الدین» گفته شده نه: یوم القیامه، یوم الاخرة، یوم الفصل، یوم البعث و...

۳. اتفاقاً در دو قرائت مشهور، هم «مالک يوم الدين» خوانده شده و هم «ملک يوم الدين».

۳- بیزاری از راه غضب شدگان و گمراهان (غیرالمغضوب علیهم ولاالضالین)
 در فراز فوق، چند اصل اساسی و کلمه کلیدی که پایه بسیاری از مباحث عمومی قرآن
 می باشد، فهرست وار مطرح شده است؛ هدایت، صراط مستقیم، نعمت، غضب و ضلالت.

پس از حصول آمادگی برای پیمان بستن با خدا در عبادت خالص و استعانت انحصاری از او (ایاك نعبد و ایاک نستعین)، اینک بنده متحول و منقلب شده، از خدا می خواهد راه تحقق این آرزو را به او نشان دهد، از او «هدایت» می طلبد. منظور از هدایت، آنطور که در ترجمههای قرآن مشاهده می شود، «راهنمایی»، یعنی آدرس و نشانه دادن نیست، بلکه راه بردن و رهبری کردن است که مفهوم «تبعیت» و پیروی عملی (نه منحصراً نیست، بلکه راه بردن و رهبری کردن است که مفهوم «تبعیت» و پیروی عملی (نه منحصراً لفظی) در آن ملحوظ می باشد. اعراب قبل از اسلام کسی را «هادی» می شناختند که به عنوان «بلد» جلو قافله حرکت کند و کاروان را از کویر و بیابانهای بی نشان بگذراند. به این ترتیب در این دعا، علاوه بر آگاه و مطلع ساختن ذهنی، دستگیری و مساعدت و رهبری و امامت در طی طریق تقاضا می گردد.

امّا صراط؛ در زبان عربی کلمات زیادی معنای «راه» می دهند، مثل: سبیل، طریق، شریعه، مذهب، مسلك، جاده و غیره المّا صراط که اصل آن رومی است الله به به به به به به اصلی و به تعبیر امروزی اتوبانها و شاهراهها اطلاق می گردد. در مفهوم ریشهای این کلمه که از «سراط» گرفته شده "، نوعی جذب و جلب و بلعیدن نهفته است. گوئی رهرو را بسوی خود می کشد و به مقصد نزدیک تر می کند. حال اگر صراط، مستقیم هم باشد، کوتاه ترین فاصله را بین بنده و خالق برقرار می کند.

منظور از «صراط مستقیم»، آنطور که از آیات قرآن استنباط می شود، راه توحید، یعنی شناخت «رب» و عبادت انحصاری او است. عبادتی که کوچکترین شرك و ناخالصی در آن راه نداشته باشد. معنای «عبادت» برخلاف آنچه مترجمین به فارسی برگرداندهاند، پرستش نیست. بلکه حالتی از تسلیم و انقیاد است که انسان دل و جان خویش رام دیگری کرده باشد.

چنین حالتی سزاوار احدی (حتی پیامبران اولواالعزم) جز ذات پروردگار نیست و قرآن در سه مورد، از زبان حضرت عیسی بن مریم، که پیروانش بهزیاده روی و غلو در ستایش آن حضرت و مادر گرامی اش مریم مقدس پرداخته و در گمراهی تثلیث، نسبت به آن دو و در

١. به كتاب وكلماتي از قرآن (ناشر: شركت سهامي انتشار) صفحات ۴۰ تا ۱۶۷ زهمين قلم مراجعه نمائيد.

۲. به جاده های سنگ فرش عریض میان شهرها رومیان داسترات؛ می گفتند.

۳. بخاطر نزدیکی مخارج طاء و راء با صاد و تطابق آن ها در تلفظ، سین به صدای صاد در آمده و قلب به آن شده است.

### ۲۴ / نظم قرآن

نتیجه به احبار و رهبان و ارباب کلیسا «تعبد» ورزیدند، جمله زیر را مورد تاکید قرار داده و «صراط مستقیم» را نشان داده است.

انالله ربى و ربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم. ١

عهد خدا نیز با بنی آدم همین «عبادت توحیدی» و احتراز از تعبد نسبت به شیطان، یعنی سهل انگاری و لاابالی گری در برابر وسوسه ها و تحریکات او و تسلیم شدن و تن دادن به هوای نفس می باشد.

الم اعهد اليكم يا بنى آدم ان لا تعبدواالشيطان انه لكم عدو مبين وان اعبدوني هذا صراط مستقيم ٢

همانطور که ملاحظه می نمائید، در آیه فوق نیز با ذکر جمله «هذا صراط مستقیم» به روشنی و وضوح راه راست را، که همان «عبادت خالصانه خدا» است، بیان کرده است. آلگو و اسوه چنین عبادتی را قرآن در عملکرد حضرت ابراهیم، که «ملة ابراهیم» نامیده شده، نشان داده و آن را «دین استوار» نامیده است:

قل اننى هدينى ربى الى صراط مستقيم ديناً قيما ملة ابراهيم حنيفاً و ماكان من المشركين أ

دعای «اهدنا الصراط المستقیم»، جنبه ذهنی و تجریدی دارد، توضیحاتی هم که در باره «عهد خدائی» و «عبادت خالص» در قرآن آمده، باز هم با عقل و خرد سر و کار دارد و آدم های کم حوصله را به اصطلاح شیر فهم نمی کند. برای اینکه حجت تمام شود و مصداق عینی و نمونه عملی هم نشان داده شود، بما تعلیم داده راه کسانی را که برخوردار از نعمت شده اند بجوئیم (صراط الذین انعمت علیهم). یعنی اگر اهل علم نیستیم، به عملکرد معلمین نگاه کنیم. این ذکر را در دهان ما گذاشته تا هر روز (حداقل ده بار در نمازهای یومیه) پیمودن راهی را که نعمت داده شدگان پیمودند آرزو کنیم.

۱. سورهها و آیات: ۳/۵۱ ـ ۱۹/۳۶ ـ ۴۳/۶۴ (همانا خداوند پروردگار من و پروردگار شما است پس او را (ندمرا و دیگران را)عبادت کنید. این است راه راست.

۲۰/۶۱ می فرزندان آدم، مگر من با شماعهد نکردم شیطان را که دشمن آشکاری برای شما است عبادت نکنید و اینکه فقط مرا عبادت کنید (که) اینست راه راست؟ (آیات ۱۵۲ و ۱۵۳ سوره انعام نیز رابطه عهد خدا و صراط مستقیم را نشان می دهد).

۳. درآیه ۴۱ سوره حجر نیز خداوند در جواب ابلیس، صراط مستقیم را همان داخلاص در عبادت انامیده است:
 ۱... الا عباد ک منهم المخلصین. قال هذا صراط علی مستقیم. ان عبادی لیس لک علیهم سلطان (همچنین آیه ۱۶ سوره اعراف).

انعام ۱۶۱ - بگو (ای پیامبر) همانا مرا پروردگارم به راه راست هدایت کرده است، دینی استوار که همان شیوه ابراهیم حنیف، که هرگز از مشرکین نبود، می باشد.

راستي برخورداران نعمت خدا چه كساني اند ؟... و راه اينها چه راهي است؟

هرچند نعمات پروردگار متنوع و بیشمار و برخورداران آن همه بندگاناند، امّا قرآن بطور اخص، بندگان برگزیدهای را شایسته نعمت پروردگار معرفی کرده است که راهنمای خوبی برای شناخت «صراطالذین انعمت علیهم» می باشد.

یکی سوره مریم است که پس از یادآوری مراتب ایمان و اخلاص ده تن از پیامبران، آنها را «کسانی که خداوند بر آنها نعمت داده» معرفی می نماید:

اولئك الذين انعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم و...١

دیگری سوره نساء است که علاوه بر پیامبران، صدیقین (تصدیق کنندگان و پیروان راستین انبیاء)، شهداء (گواهان حق و نمونه ها و الگوهای عملی مکتب) و صالحین (اصلاح گران اجتماعی علیه مفاسد و شایسته کاران امت) را به آنها منضم نموده است:

و من يطع الله والرسول فاولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين. و حسن اولئك رفيقاً ٢

راستی اگر در نمازهای خود هنگامی که ذکر «صراطالذین انعمت علیهم» را تکرار می کنیم، سلسله انبیاء، از پیامبر خاتم (ص) و عیسی و موسی و ... تا نوح و آدم (علیهم السلام) را بیاد آوریم و تصدیق کنندگان و پیروان راستین آنها، از اصحاب رسول اسلام (مهاجرین و انصار، اصحاب صفه، اصحاب بدر) تا حواریون عیسی بن مریم و مؤمنین همراه موسی و دیگر اصحاب پیامبران را در میدان ذهن به رژه آوریم و شهداء، یعنی شاهدان حق و الگوهای عملی مکتب انبیاء را، از دوازده امام پس از پیامبر اسلام، دوازده حواری تصدیق کننده عیسی (ع)، دوازده نقیبی که خداوند بر بنی اسرائیل برانگیخت. تا دست پروردگان و پیروان راستین سایر انبیاء مشاهده نمائیم، و بالاخره صالحین، یعنی مردان عمل صالح و مبارزان با مفاسد اجتماعی و مصلحین امت های مختلف، از غزالی و سید جمال و عبدو و اقبال و ... و شریعتی و طالقانی و سایر احیاگران امت اسلامی گرفته تا بیدارگران سایر بلاد و بندگان واقعی خدا را در صفحه سینه خود به صف آوریم، چه بهرهای از نماز خود می بریم؟...

<sup>1.</sup> ١٩/٥٨ - آنها كساني هستند كه بر آنها خداوند نعمت داده است از پيامبران نسل آدم و ...

۲. ۴/۶۹ - هر کس از خدا و رسول اطاعت کند، پس چنین کسانی همراه کسانی خواهند بود که خدا به آنها نعمت داده، از پیامبران، صدیقین، شهداء و صالحین. و چه خوب رفیقانی هستند اینها!

اشاره به آیه ۱۲ سوره مائده (ولقد اخذالله میثاق بنی اسرائیل و بعثنا منهم اثنی عشر نقیبا).

گویا منظور از «نقیب» همان رؤسای اسباط دوازده گانه بنی اسرائیل باشد. نقیب به کسی می گویند که از گرفتاری ها و مشکلات مردم و احوال روزگار آنها آگاه است و سرپرستی و پیشوائی آنها را به عهده دارد. گوئی بر اسرار آنها «نقب» زده و بر احوالشان آگاه شده است.

پس از چنین تصریح و تأکیدی بر راه کسانی که بر آنها نعمت داده شده، طرف مقابل،
یعنی محرومین از نعمت هدایت به صراط مستقیم و عبادت خالص خدا را، نیز بخاطر
می آوریم و از راه کسانی که مغضوب درگاه و گمراه از راه راست او شدند دوری می نمائیم.
اولی که جنبه ایجابی دارد، از مقوله «ولایت» و دولمی که جنبه سلبی دارد، از مقوله «برائت»
می باشد. به این ترتیب در همین مختصر دو بعد «تولی و تبری» را بطور مختصر و فشرده
تعلیم می گیریم، تا چه کسانی را دوست بداریم و از چه کسانی دوری نمائیم.

کسانی را که باید دوست داشته و از راه آنها تبعیت کنیم شناختیم، اینک نوبت کسانی است که باید عملکرد سوء آنها را آئینه عبرت خود قرار داده و از گام نهادن در راه آنها احتراز نمائیم. این گروه را در دو دسته قرار داده است؛ ۱- مغضوب علیهم، ۲- ضالین. هر چند در روایات دسته اول تطبیق بر یهود، و دسته دوم تطبیق بر نصاری شده است، امّا بنظر می رسد این انطباق برای نشان دادن مصادیق واضح و نمونه اخص از قاعده ای عام باشد. البته آیات متعددی دلالت بر مغضوب واقع شدن قوم یهود، به دلیل غرور و دنیا پرستی و خودبینی آنها می کند، امّا در آیات دیگر بسیاری از گناهان را، از جمله: قتل عمد مؤمن، فرار از جنگ، تمایل قلبی به کفر، شرک، طغیان در روزیها و ... موجب برانگیختن غضب الهی شمر ده است. ا

در مورد «ضلالت» مسئله عام تر است و نمی توان «ضالین» را منحصراً مسیحیانی شناخت که در شرکرتثلیث از توحید دور شدند. در فرهنگ قرآن هر نوع خطائی، هرچند کوچک، گمراهی تلقی می شود. گرچه از پیامبر عظیم الشأنی همچون موسی (ع) در دوران قبل از رسالت سر زده باشد، که خود با شجاعت و صراحت لهجه اعتراف می کند به هنگام قتل قبطی از گمراهان بوده است (قال فعلتها اذاً و انا من الضالین). این مطلب نشان می دهد که گمراهی امری نسبی است و همه از «صراط مستقیم» در موارد و مواقعی به انحراف رفته و می رویم. حتی آگاهی و عملکرد رسول اکرم که بهترین خلق خدا و «رحمة للعالمین» بود و خداوند اخلاقش را به صفت عظیم ستوده است (انک لعلی خلق عظیم)، در دوران قبل از

١. مثل: ٢٤١ ضربت عليهم الذلة والمسكنة و وباؤ بغضب من الله ...

۲/۹۰ ...فباؤ بغضب على غضب

٣/١١٢ ... و باؤ بغضب من الله و ضربت عليهم المسكنة.

٥/٥ .. من لعندالله و غضب عليه و جعل منهم القردة والخنازير و عبدالطاغوت...

٥٨/١٤ - الم تر الى الذين قوماً غضب الله عليهم...

۲. سورهها و آیات: ۴/۹۳ ـ ۱۰/۸ ـ ۱۰۶ ـ ۲۰/۸ ـ

رسالت نسبت به بعد از آن گمراهی (البته نسبی، نسبت به خدا) محسوب می شد. هرچند این تعبیر به دل ما خوش نیاید، امّا قرآن این حقیقت را به صراحت بیان می کند:

الم يجدك يتيما فآوي و وجدك ضالاً فهدي ا

ما اگر در نماز خود به هنگام ذکر «مغضوب علیهم» و «ضالین»، فقط بنی اسرائیل را در نظر داشته و خود را، که مخاطب اصلی پیام هستیم، فراموش کنیم، همچون آنها دچار غفلت بغرور می شویم. گرچه آنها مصادیق مسلم و مشخص تاریخی این حقیقت هستند، امّا به تصریح قرآن: «آنها مردمانی بودند که صحنه روزگار را ترک کردند. اعمال آنها به حساب خودشان و اعمال شما به حساب خودتان است و شما مسئول کارهای آنها نیستید!» ۲. درست است که باید عبرت تاریخی بگیریم، ولی نباید در قصص گذشتگان متوقف شویم و هدف قصه را که در همان مفهوم لغوی آن، حرکت در آثار و پیگیری جای بای رفتگان برای شناخت است، فراموش نمائیم.

نگاهی گذرا به آیات قرآن نشان می دهد که عمده ترین زمینه های ضلالت در شرك و کفر و پیروی از شیطان و نافرمانی از خدا و رسول است. " به نسبتی که از این انحرافات فاصله گرفته و به توحید و تبعیت از رسول نزدیک شده باشیم از مرز «ضلالت» به مرز هدایت حرکت کرده ایم.

بهترین دعا و درخواست در پایان این سوره، قرائت مجدد آن با توجه و تدبری بیشتر است. خداوند حال فردی و اجتماعی ما را در حال و هوای سوره حمد متحول گرداند.

ارتباط سوره های حمد و بقره (۱ و ۲)

شرح همآهنگی و ارتباط میان این دو سوره که یکی در نهایت ایجاز و اختصار همه قرآن را درخود خلاصه کرده و هفت آیهاش به عنوان هفت بند مرتبط با هم به طور اخص و مستقلاً در کنار قرآن عظیم ذکر شده است (و لقد اتیناک سبعاً من المثانی والقرآن العظیم) و دیگری که مفصل و مبسوط ترین سوره های قرآن است، کاری سهل و ممتنع می باشد، سهل است به این دلیل که همه موضوعات مطرح شده در سوره حمد را می توان با تفصیل بیشتر در سوره بقره یافت، و ممتنع است به این دلیل که در ک و فهم و بیان تفصیل آن اجمال، کاری

۱ . آیا تو را پتیمی نیافت و پناهت داد ، و تو را گمراهی نیافت و هدایتت کرد؟

٢. ٢/١٣۴ تلك امة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسئلون عما كانوا يعملون.

٣. مثل: ۴/۱۱۶ ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالاً بعيداً.

۴/۱۳۶ و من يكفر بالله و ملائكته و كتبه و رسله واليوم الاخر فقد ضل ضلالاً بعيداً ٣٣/٣۶ و من يعص الله و رسوله فقد ضل ضلالاً بعيداً.

۴/۶۰ يريدالشيطانان يضلهم ضلالاً بعيداً.

درخور اهل واقعی قرآن است. اما اگر خواسته باشیم به طور سطحی و ظاهری و درحد فهم ناقص و نارسای خود، حکمت قرار گرفتن این دو سوره را در کنار یکدیگر و وجه ارتباط و اتصالشان را، که تداوم دهنده محور بحث از سوره نخست به سوره بعدی می باشد، پیدا کنیم باید به فصل مشترک میان آنها نگاهی بیفکنیم.

در سوره حمد پس از ستایش خداوندی که پروردگار عالمیان و صاحب رحمت عام و خاص و مالک روز جزا است، با او پیمان می بندیم که تنها او را بپرستیم (تسلیم و مطبع مطلق او نه دیگران باشیم) و تنها از او یاری بطلبیم، درعوض می خواهیم ما را به صراط مستقیم «هدایت» کند، راه کسانی که بر آنها نعمت داده (همچون: پیامبران، صدیقین و شهداء و صالحین) نه مورد غضب واقع شدگان (همچون یهود) و گمراهان (همچون نصاری). به این ترتیب آخرین تصویر این سوره در ذهن خواننده «هدایت طلبی» است.

در سوره بقره خداوند بلافاصله به این درخواست جواب می گوید و راه آنرا نشان می دهد: همین کتابی که شک و تردیدی در (حقانیت) آن نیست، هدایتی است (که می خواهید) مشروط بر اینکه تقوی داشته باشید (ذلک الکتاب لاریب فیه هدی للمتقین). زمینه های تقوی را نیز این چنین شرح می دهد:

١- ايمان بهغيب (باوركردن حقايقي فوق مشهودات عيني و علمي خود).

۲\_ اقامه صلوة (روكردن بهخدا بهجاي ارباب دنيائي و متكي و مغرور بهخود نبودن).

۳ انفاق از روزی ها (به جای امساک و دنیاپرستی و خودخواهی).

 ۲- ایمان به همه آنچه بر پیامبران نازل شده (به جای تعصب دینی و دشمنی و رقابت با متدینین به شرایع دیگر).

۵ یقین به آخرت (در برابر دنیا پرستی) ...

آنگاه اضافه مِینماید اینها بر راه هدایت ربوبی و رستگار واقعی هستند (اولئک علی هدی من ربهم و اولئک هم المفلحون).

در متن سوره نیز «مغضوب علیهم» و «ضالین» را که گفته شده یهود و نصاری هستند به تفصیل معرفی نموده و خصلتهای نیک و بدشان را برای عبرت مؤمنین شرح داده است.